
Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

1/12 

 

 

 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

2/12 

 

 

Table Of Contents 

Journal Cover ............................................................................................ 1 

Author[s] Statement .................................................................................. 3 

Editorial Team .......................................................................................... 4 

Article information .................................................................................... 5 

Check this article update (crossmark) ..................................................................... 5 

Check this article impact ..................................................................................... 5 

Cite this article ................................................................................................... 5 

Title page .................................................................................................. 6 

Article Title ....................................................................................................... 6 

Author information ............................................................................................. 6 

Abstract ........................................................................................................... 6 

Article content .......................................................................................... 7 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

3/12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Originality Statement 

The author[s] declare that this article is their own work and to the best of their 

knowledge it contains no materials previously published or written by another person, or 

substantial proportions of material which have been accepted for the published of any 

other published materials, except where due acknowledgement is made in the article. 

Any contribution made to the research by others, with whom author[s] have work, is 

explicitly acknowledged in the article. 

 

 

Conflict of Interest Statement 

The author[s] declare that this article was conducted in the absence of any commercial 

or financial relationships that could be construed as a potential conflict of interest. 

 

 

Copyright Statement 

Copyright © Author(s). This article is published under the Creative Commons Attribution 

(CC BY 4.0) licence. Anyone may reproduce, distribute, translate and create derivative 

works of this article (for both commercial and non-commercial purposes), subject to full 

attribution to the original publication and authors. The full terms of this licence may be 

seen at http://creativecommons.org/licences/by/4.0/legalcode 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/
http://creativecommons.org/licences/by/4.0/legalcode


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

4/12 

 

 

EDITORIAL TEAM 

Editor in Chief 
 

Mochammad Tanzil Multazam, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

 

Managing Editor 

Bobur Sobirov, Samarkand Institute of Economics and Service, Uzbekistan 

 

Editors 

Fika Megawati, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

 
Mahardika Darmawan Kusuma Wardana, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

Wiwit Wahyu Wijayanti, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

Farkhod Abdurakhmonov, Silk Road International Tourism University, Uzbekistan 

Dr. Hindarto, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

Evi Rinata, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

 
M Faisal Amir, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

 
Dr. Hana Catur Wahyuni, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

 
 

 
Complete list of editorial team (link) 

 
Complete list of indexing services for this journal (link) 

How to submit to this journal (link) 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/
https://acopen.umsida.ac.id/index.php/acopen/about/editorialTeam
https://acopen.umsida.ac.id/index.php/acopen/indexingservices
https://acopen.umsida.ac.id/index.php/acopen/about/submissions


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

5/12 

 

 

Article information 

 
Check this article update (crossmark) 

 

 

 
 

Check this article impact (*) 
 

 

 

 

 
Save this article to Mendeley 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
(*) Time for indexing process is various, depends on indexing database platform 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.21070/acopen.11.2026.13379&domain=pdf&date_stamp=2026-02-06
https://app.dimensions.ai/discover/publication?search_text=10.21070/acopen.11.2026.13379
https://www.lens.org/lens/search/scholar/list?q=citation_id%3A10.21070/acopen.11.2026.13379
https://www.semanticscholar.org/search?q=Legal%20Uncertainty%20of%20Sentana%20Men%20in%20Nyentana%20Divorce%20Inheritance%20%3A%20Ketidakpastian%20Hukum%20Kedudukan%20Sentana%20Men%20dalam%20Pewarisan%20Akibat%20Perceraian%20Nyentana
https://www.scilit.net/articles/search?q=10.21070/acopen.11.2026.13379
https://scite.ai/search?q=%2210.21070/acopen.11.2026.13379%22
https://scholar.google.co.id/scholar?q=10.21070/acopen.11.2026.13379
https://www.wizdom.ai/publication/10.21070/acopen.11.2026.13379
https://www.mendeley.com/import/?doi=10.21070/acopen.11.2026.13379


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

6/12 

 

 

 
 

Legal Uncertainty of Sentana Men in Nyentana Divorce Inheritance : 

Ketidakpastian Hukum Kedudukan Sentana Men dalam Pewarisan 

Akibat Perceraian Nyentana 

 
Gracea Inggrid Michellani, michellagrace22@gmail.com (*) 

Program Studi Magister Kenotariatan, Fakultas Hukum, Universitas Tarumanagara, Indonesia 

 
Tjempaka Tjempaka, not.tjempaka@gmail.com 

Program Studi Magister Kenotariatan, Fakultas Hukum, Universitas Tarumanagara, Indonesia 

 
(*) Corresponding author 

 

 

Abstract 

 
General Background Balinesecustomarylaw regulates marriage, kinship, and inheritance through a 

patrilineal system that assigns inheritance rights and customary obligations primarily to men as 

purusa. Specific Background Nyentana marriage constitutes a customary deviation in which a man 

enters the wife’s family lineage and relinquishes his original kinship status, creating distinct legal 

consequences within Balinese customary law. Knowledge Gap Despite its practice, Balinese 

customary law does not clearly regulate the legal status and inheritance position of sentana men 

following divorce, resulting in normative ambiguity across customary communities. Aims This study 

examines the legal standing and inheritance rights of sentana men whose nyentana marriages end in 

divorce under Balinese customary law. Results The findings show that sentana men are regarded as 

having exited their original family and do not automatically regain purusa status after divorce, leading 

to the absence of inherent inheritance rights from either family lineage. In practice, inheritance from 

theoriginalfamily may occur only through discretionaryfamily agreement and customaryacceptance. 

Novelty This research highlights persistent legal uncertainty in post-divorce customary status and 

inheritance positioning of sentana men within nyentana marriage structures. Implications The study 

underscores the need for clearer customary regulations to prevent legal vulnerability and disputes 

concerning inheritance and customary obligations in Balinese society. 

 
Highlights: 

 
Divorce in nyentana marriage does not restore former customary kinship status. 

 
Post-divorce inheritance claims lack uniform customary regulation. 

 
Family discretion determines possible asset allocation outcomes. 

 

 
Keywords: Nyentana Marriage, Balinese Customary Law, Inheritance Rights 

 

 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/
mailto:michellagrace22@gmail.com
mailto:not.tjempaka@gmail.com


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

7/12 

 

 

Pendahuluan 

Perkawinan adalah suatu jalan sakral yang dimana bertujuan untuk menyatukan dua orang menjadi satu keluarga yang sah. 

Perkawinan selain untuk menyatukan dua pihak juga bertujuan untuk melanjutkan keturunan dan mencari penerus dari 

keluarga tersebut. Perkawinan di Indonesia diatur dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 yang dimana pada pasal 1 

dijelaskan bahwa perkawinan merupakan kontrak internal dan eksternal antara seorang pria dan seorang wanita sebagai 

suami istri untuk membentuk keluarga bahagia abadi yang berpusat pada Tuhan [1]. Perkawinan akan dikatakan sah ketika 

perkawinan tersebut dilaksanakan berdasarkan hukum masing-masing kepercayaan dan agama yang dianut oleh kedua 

belah pihak. Kepercayaan dan hukum agama yang dimaksud adalah seluruh ketentuan yang ada selama tidak melanggar 

undang-undang yang berlaku di Indonesia. 

 
Indonesia sebagai sebuah negara yang kaya akan budaya dan adat istiadat juga memiliki pendekatannya tersendiri terhadap 

setiap irisan budaya yang ada. Keberagaman dari warisan budaya yang dimiliki Indonesia dapat terlihat dari hukum adat 

yang terus mengalami perkembangan dari waktu ke waktu di masing-masing pulau dan daerah di Indonesia. Hukum Adat 

adalah ilmu pengetahuan yang hidup dan tumbuh di dalam masyarakat, hukum adat memiliki sifat yang selaras dengan sifat 

masyarakat di daerah tersebut. Hukum adat merupakan sistem hukum yang tumbuh dan berkembang dalam kehidupan 

sosial masyarakat. Karena itu, pembahasan mengenai hukum adat di Indonesia tidak dapat dipisahkan dari konteks sistem 

sosial yang menjadi dasar terbentuknya norma-norma tersebut [2]. Dalam pandangan hukum adat di Indonesia, perkawinan 

tidak hanya dimaknai sebagai hubungan perdata semata, tetapi juga mengandung nilai-nilai adat, serta membentuk ikatan 

kekeluargaan dan hubungan sosial di lingkungan sekitar. Dengan demikian, suatu perkawinan tidak hanya menimbulkan 

konsekuensi dalam ranah keperdataan seperti hak dan kewajiban antara suami istri, pengaturan harta bersama, kedudukan 

anak, serta tanggung jawab orang tua, tetapi juga berkaitan erat dengan aspek-aspek adat, seperti sistem kewarisan, 

hubungan kekeluargaan dan kekerabatan, serta relasi sosial dengan masyarakat sekitar. 

 
Bali merupakan salah satu daerah di mana adat istiadat masih kental dalam menentukan nilai-nilai perkawinan di 

masyarakat. Hukum Adat Bali yang masih sangat kental dengan pengaruh agama hindu menjadikan hindu sebagai landasan 

mereka dalam mengatur perkawinan yang ada. Masyarakat Adat Bali memiliki awig-awig atau Peraturan-peraturan Adat, 

dimana salah satu fungsi dari awig-awig ini adalah menyelesaikan permasalahan Adat di Bali berdasarkan Peraturan awig- 

awig yang ditetapkan berdasarkan hasil musyawarah masyarakat Adat/Desa, dan yang paling memiliki wewenang di dalam 

penyelesaian konflik adat adalah Perangkat Desa Adat yang mana alam hal ini dilakukan oleh Bendesa Adat (Kepala Desa 

Adat) beserta Pamong yang lainnya. Perkawinan dalam pandangan Hukum Adat Bali erat kaitannya dengan Hukum Hindu. 

Peristiwa ini terjadi karena Masyarakat di Bali umumnya memeluk Agama Hindu yang menjadikan Hukum Adat Bali 

mengikuti nilai-nilai yang terkandung dalam Agama Hindu Perkawinan menurut Masyarakat Adat Bali adalah suatu hal yang 

sakral karena menggabungkan berbagai macam aspek seperti adat, budaya, dan agama. Setiap tahapan yang terjadi dalam 

perkawinan menurut Masyarakat Adat Bali adalah bentuk pengagungan terhadap Tuhan yang Maha Esa. Perkawinan dalam 

budaya Bali merupakan suatu peristiwa yang dianggap suci dan sakral, tidak hanya menyatukan dua individu tetapi juga 

menyelaraskan keseimbangan hubungan manusia dengan Tuhan, Leluhur, dan masyarakat [3]. 

 
Perkawinan Adat Bali mengenal beberapa bentuk, secara garis besar dibagi menjadi dua [4]. Jenis yang pertama adalah 

perkawinan biasa, yaitu bentuk perkawinan yang paling umum dilakukan oleh masyarakat Bali. Perkawinan ini dikenal 

dengan istilah nganten ke luar. Dalam sistem tersebut, pihak laki-laki yang disebut kapurusa tetap tinggal di rumah asalnya, 

sementara pihak perempuan yang berstatus pradana meninggalkan keluarganya dan ikut menetap di rumah suaminya. 

Perkawinan yang kedua adalah perkawinan nyentana atau nyeburin. Perkawinan ini adalah perkawinan yang dimana pihak 

laki-laki masuk kedalam pihak keluarga perempuan. Perkawinan ini berbeda dengan perkawinan yang umumnya terjadi di 

Bali yang identik dengan budaya patrilineal. Masyarakat Adat Bali menganut sistem kekerabatan patrilineal. Sistem ini 

membuat pihak laki-laki berada pada kedudukan yang lebih tinggi dibanding perempuan. Prinsip patrilineal yang menjadi 

dasar dalam masyarakat Bali tidak hanya membentuk struktur keluarga, tetapi juga menentukan hak dan kewajiban dalam 

pewarisan serta pelaksanaan upacara adat. Dengan demikian, hukum adat Bali memiliki fungsi ganda: sebagai sistem 

hukum yang mengatur dan sebagai wahana pelestarian identitas kultural. 

 
Masyarakat Adat Bali menganggap bahwa pewarisan merupakan salah satu aspek penting dalam kehidupan sosial 

masyarakat yang berperan sebagai titik penghubung antar generasi dalam menjaga keberlanjutan garis keturunan serta 

melestarikan identitas dan nilai-nilai leluhur. Pewarisan dalam masyarakat Adat Bali umumnya memberikan hak waris 

kepada garis keturunan laki-laki. Sistem waris yang dianut oleh adat Bali berbeda jika dibandingkan dengan konsep waris 

yang dianut oleh masyarakat lainnya. Di Bali, konsep waris yang dianut tidak hanya berupa materil dan uang, tetapi pewaris 

Bali juga memiliki hak dan kewajiban yang harus diterima seperti kewajiban terhadap desa adat, kewajiban untuk 

melangsungkan ibadah di pura, kewajiban untuk beramal, hingga kewajiban untuk mewarisi hutang keluarga yang ada. 

Masyarakat Bali dalam sistem pewarisannya menerapkan sistem pewarisan mayorat, yaitu pembagian harta secara utuh dan 

tidak dibagi-bagi yang pengalihan hak atas harta waris dilimpahkan kepada anak tertua baik yang berupa materiil maupun 

immateriil [5]. Proses pewarisan sebenarnya sudah terjadi ketika orang tua masih hidup, walaupun memang kematian orang 

tua merupakan peristiwa penting dalam pewarisan yang ada [6]. 

 
Masyarakat Bali dikenal memiliki kehidupan yang sarat dengan tradisi serta adat istiadat yang telah menjadi bagian penting 

dari keseharian mereka. Nilai-nilai tersebut membentuk pola perilaku dan identitas budaya yang khas. Dalam hal sistem 

pewarisan, masyarakat Bali menerapkan sistem pewarisan mayorat, yaitu pembagian harta secara utuh dan tidak dibagi- 

bagi yang pengalihan hak atas harta warisan dilimpahkan kepada anak tertua baik yang berupa materiil maupun immateriil. 

Masyarakat Bali menganut sistem pewarisan patrilineal, di mana hak dan tanggung jawab diwariskan melalui garis 

keturunan laki-laki. garis keturunan laki-laki atau yang disebut purusa menjadi dasar utama dalam menentukan hak waris, 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

8/12 

 

 

status sosial, serta tanggung jawab terhadap pelaksanaan adat. Sementara itu, perempuan umumnya tidak memperoleh hak 

waris yang setara dengan laki-laki. Meskipun Pasal 27 ayat (1) dan (2) UUD 1945 telah menegaskan bahwa setiap warga 

negara memiliki kedudukan yang sama di hadapan hukum dan pemerintahan, kenyataannya dalam masyarakat Bali, anak 

perempuan masih belum diperbolehkan menjadi ahli waris [7]. 

 
Dalam perkawinan nyentana pewarisan yang terjadi akan berbeda jika dibandingkan pewarisan yang terjadi dalam 

Masyarakat Adat Bali pada umumnya. hak-hak waris dan juga tanggung jawab dalam perkawinan nyentana akan diberikan 

kepada pihak perempuan. Perempuan akan menjadi purusa dalam perkawinan nyentana. Banyak kasus Bali seorang anak 

laki-laki kehilangan hak mewarisnya karena melakukan perkawinan yang dinilai bertentangan dengan adat yang berlaku 

yakni akibat melakukan perkawinan nyentana. Perkawinan nyentana yakni perkawinan dimana seorang laki-laki ikut dalam 

keluarga istrinya, tinggal dirumah istri dan semua keturunannya menjadi milik pihak keluarga istri [8]. Aturan dalam 

perkawinan nyentana dengan perkawinan yang lazim dilakukan dalam masyarakat kebanyakan juga sedikit unik. Dalam 

perkawinan biasa, lazimnya seorang lelaki yang melamar seorang gadis untuk dijadikan istrinya, namun dalam 

perkawinan nyentana si gadislah yang melamar si lelaki untuk dijadikan suaminya untuk selanjutnya diajak tinggal dirumah 

si gadis. Sementara itu keturunannya akan menjadi milik dan melanjutkan keturunan keluarga istrinya tadi. 

 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa putrika merupakan proses perubahan status dan kedudukan perempuan secara adat 

untuk menjadi laki-laki walaupun secara biologis masih tetap merupakan perempuan sehingga perempuan putrika memiliki 

kedudukan dan kewajiban sebagai berikut: 

 
1. Sebagai laki-laki dalam keluarga dalam hal menentukan keluarga. 

 
2. Ahli waris bagi keluarga. 

 
3. Penerus keturunan keluarga. 

 
4. Mengurus keluarga. 

 
5. Menjadi anggota desa adat yang memiliki hak dan kewajiban yang sama. 

 
6. Meneruskan tradisi yang telah diwariskan keluarga. 

 
7. Membina keutuhan keluarga. 

 
Keberagaman budaya Bali tidak menutup kemungkinan adanya penyimpangan dari sistem patrilineal yang dianut mayoritas 

masyarakat Bali. Perkawinan nyentana yang merupakan salah satu keistimewaan hukum adat yakni perkawinan adat bali, di 

mana laki laki meninggalkan status keluarga asalnya dan menjadi bagian dari keluarga perempuan. Peralihan status 

tersebut tidak hanya berdampak pada kedudukan sosial dan keagamaan laki-laki sentana, tetapi juga pada hubungan 

adatnya dengan keluarga asal, khususnya dalam hal hak waris dan tanggung jawab adat. 

 
Permasalahan menjadi semakin kompleks ketika terjadi perceraian dalam perkawinan nyentana. Dalam kondisi tersebut, 

tidak ada pengaturan jelas dari hukum adat Bali terkait dengan kedudukan laki-laki sentana pasca perceraian, termasuk 

kemungkinan pemulihan statusnya dalam keluarga asal serta konsekuensi hukumnya terhadap hak waris atas harta pusaka 

keluarga asal. Perbedaan penerapan adat di masing-masing desa adat dan keputusan yang sangat bergantung pada 

kesepakatan keluarga menimbulkan ketidakpastian hukum, sehingga kedudukan dan hak waris laki-laki sentana yang 

bercerai sering kali berada dalam posisi yang rentan dan bergantung pada penafsiran adat setempat. 

 
Berdasarkan uraian latar belakang di atas, maka berikut adalah pokok permasalahan yang menjadi pembahasan penulis, 

yaitu: 

 
1. Bagaimana kedudukan laki-laki yang melakukan perkawinan nyentana dan kemudian bercerai menurut hukum adat bali? 

 
2. Bagaimana pewarisan laki-laki yang melakukan perkawinan nyentana dan kemudian bercerai menurut hukum adat bali? 

 
Oleh karena itu penulis mengangkat judul Kedudukan dan Hak Waris Laki-Laki dalam Perkawinan Nyentana yang Berakhir 

dengan Perceraian. 

 

Metode 

Metodologi yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah yuridis normatif. Penelitian yuridis normatif dilakukan dengan 

menelaah bahan-bahan hukum, baik primer maupun sekunder [9]. Data yang diperoleh akan berupa data primer dan data 

sekunder, di mana data primernya berupa literatur-literatur yang berkaitan dengan sistem kekerabatan kapurusa, 

perkawinan nyentana, perceraian, serta implikasinya terhadap hak waris, seperti buku, jurnal, dan penelitian terdahulu, 

sedangkan untuk data sekunder akan diperoleh dari wawancara dengan tetua adat sebagai datanya. Bahan hukum primer 

dan sekunder yang telah dikumpulkan disusun secara sistematis, kemudian dianalisis secara kualitatif guna memperoleh 

kejelasan terhadap permasalahan yang diteliti. Proses ini menghasilkan data yang bersifat deskriptif analitis, yang 

selanjutnya digunakan untuk menarik kesimpulan melalui metode berpikir yang bertujuan menjawab pokok permasalahan 

dalam penelitian ini [10]. Analisis yang digunakan adalah analisis induktif, yaitu metode penalaran yang menarik kesimpulan 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

9/12 

 

 

berdasarkan pada kasus-kasus yang bersifat parsial atau individual. 

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Kedudukan Laki-Laki Sentana yang Bercerai 

Masyarakat Adat Bali sangat menjunjung tinggi dan percaya dengan sistem kekeluargaan patrilineal, sebuah sistem 

kekeluargaan yang dimana menempatkan posisi laki-laki berada di atas perempuan dalam hampir segala aspek [11]. Sistem 

ini membuat laki-laki nantinya akan menjadi pemimpin dan sekaligus sebagai ahli waris yang akan meneruskan 

keberlangsungan keluarganya. Laki-laki dalam Masyarakat Adat Bali sangatlah dominan. Sistem patriarki merupakan suatu 

sistem dominasi dan superioritas dan sistem kontrol penguasaan laki-laki terhadap perempuan [12]. Kehidupan Masyarakat 

Adat Bali menganggap bahwa perempuan sering diidentikan dengan seorang pekerja yang berada dalam ranah domestik 

seperti memasak, mencuci, membersihkan rumah, hingga melayani suaminya, sedangkan laki-laki memiliki peran untuk 

mengurusi ranah publik seperti menjadi pegawai dan menjadi pemimpin di rumah tangga. Dalam Masyarakat Adat Bali, laki- 

laki memiliki kewajiban untuk meneruskan peran orang tuanya dalam menjalin hubungan sosial serta menjalankan berbagai 

tugas di lingkungan masyarakat atau desa adat, terutama setelah mereka menikah. Laki-laki juga bertanggung jawab untuk 

merawat orang tua di masa tua, termasuk menjaga, membantu, dan memenuhi kebutuhan hidup sehari-hari. Selain itu, anak 

laki-laki memikul tanggung jawab utama dalam melaksanakan upacara Pitra Yadnya (ngaben) ketika orang tuanya 

meninggal dunia. Tidak hanya itu, mereka juga berperan dalam menjaga, memelihara, serta melaksanakan upacara 

pemujaan kepada Tuhan dan leluhur. Tanggung jawab ini merupakan bentuk warisan budaya yang secara turun-temurun 

dibebankan kepada laki-laki dalam Masyarakat Adat Bali. 

 
Perkawinan dalam kacamata Masyarakat Adat Bali adalah suatu hal sakral yang tidak hanya melibatkan dua orang saja, 

tetapi keluarga besar hingga lapisan masyarakat di sekitarnya. Perkawinan ini juga identik dengan Agama Hindu yang 

dimana hal ini disebabkan oleh jumlah populasi masyarakatnya sebagian besar beragama Hindu. Perkawinan dalam 

Masyarakat Adat Bali diklasifikasi menjadi beberapa jenis. Masyarakat Hindu di Bali,yang sistem pewarisannya bersifat 

patrilineal, yaitu menarik garis dari keturunan ayah. Dalam hal pewarisan sangat berpengaruh dari macam perkawinan yang 

dilaksanakan. Perkawinan di Bali dibagi menjadi beberapa, yaitu Perkawinan Nyerod, Perkawinan Mepandik, Perkawinan 

Jejangkepan, Perkawinan Nyangkring, Perkawinan Ngodalin, Perkawinan Tetagon, Perkawinan Ngunggahin, Perkawinan 

Melegandang, dan Perkawinan Pada Gelahang [13]. Dalam tradisi Bali, terdapat suatu konsep yang dikenal sebagai Tri Hita 

Karana yang berasal dari agama Hindu [14]. Konsep ini menitikberatkan pada bagaimana manusia dapat hidup bersama 

secara harmonis, dengan sapaan yang ramah, tanpa adanya perasaan benci, dengan toleransi yang tinggi, dan suasana 

damai yang mengisi hubungan antar sesama. Istilah Tri Hita Karana merujuk pada konsep Parahyangan, Pawongan, dan 

Palemahan. Parahyangan berarti tempat suci (Pura), Pawongan berarti kelompok manusia yang bermasyarakat, dan 

Palemahan berarti alam [15]. 

 
Dalam hukum adat Bali, kedudukan laki-laki sentana yang bercerai tidak dapat disamakan dengan kedudukan laki-laki 

purusa pada perkawinan biasa [16]. Laki-laki yang melaksanakan perkawinan nyentana sejak awal telah mengalami 

perubahan status adat, yaitu keluar dari keluarga asalnya dan masuk ke dalam keluarga pihak perempuan. Perubahan status 

ini tidak hanya bersifat sosial, tetapi juga mengandung konsekuensi yuridis adat yang mendalam, karena menyangkut 

hubungan dengan leluhur, merajan, serta hak dan kewajiban adat. Ketika terjadi perceraian, laki-laki sentana pada 

umumnya tidak secara otomatis kembali pada kedudukannya semula dalam keluarga asal. Secara adat, hubungan dengan 

keluarga asal telah dianggap putus sejak dilaksanakannya upacara pemisahan dan perpindahan status ke keluarga 

perempuan. Oleh karena itu, perceraian tidak serta-merta menghidupkan kembali kedudukan laki-laki tersebut sebagai 

purusa dalam keluarga asalnya. Dalam banyak praktik adat, laki-laki sentana yang bercerai justru berada dalam posisi yang 

tidak sepenuhnya jelas, karena ia telah meninggalkan kewajiban adat terhadap keluarga asal, sementara hubungan 

perkawinan yang menjadi dasar keberadaannya di keluarga perempuan telah berakhir. 

 
Kedudukan laki-laki sentana yang bercerai sangat ditentukan oleh apakah sebelumnya ia telah diangkat secara adat sebagai 

anak dalam keluarga pihak perempuan. Apabila pengangkatan tersebut telah dilakukan secara sah menurut adat, maka 

meskipun terjadi perceraian, statusnya sebagai bagian dari keluarga perempuan pada umumnya tetap melekat, termasuk 

kewajiban adat terhadap merajan keluarga tersebut. Sebaliknya, apabila tidak terdapat pengangkatan adat yang jelas, 

perceraian dapat menimbulkan kekosongan kedudukan, di mana laki-laki sentana tidak sepenuhnya diterima kembali oleh 

keluarga asal dan sekaligus tidak lagi memiliki dasar kuat untuk tetap berada dalam keluarga perempuan. 

 
Seorang pemimpin upacara adat di Bali dengan panggilan Pak Jero menyebutkan bahwa laki-laki yang melakukan nyentana 

dan kemudian bercerai dipandang telah keluar dari sistem kekerabatan adat desa asalnya, sehingga kehilangan hak dan 

kewajiban adat secara bersamaan. Perceraian dalam kondisi tersebut tidak memulihkan kedudukan adatnya, melainkan 

justru mempertegas putusnya hubungan dengan keluarga asal dan desa adatnya. Beliau menyebutkan apabila laki-laki 

sentana yang bercerai meninggal dunia tanpa kejelasan kedudukan adat dan tanpa adanya keturunan, maka pelaksanaan 

upacara kematian dan kewajiban adat dapat menjadi beban bagi keluarga pihak perempuan, serta berpotensi menimbulkan 

konflik adat. 

 

B. Pewarisan Laki-Laki Sentana yang Bercerai 

Pewarisan dilakukan dari satu generasi ke generasi lainnya yang di mana dilakukan oleh keturunan laki-laki. Penjelasan 

mengenai hal ini juga dapat ditemukan dalam sloka 110 Buku IX Kitab Manawa Dharmasastra. Di dalam pewarisan yang 

terjadi pada adat Bali, para pewaris adat Bali tidak hanya menerima harta kekayaan seperti pada pewarisan yang umumnya 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

10/12 

 

 

terjadi, namun pewaris juga harus mewariskan hak-hak dan kewajiban yang mereka terima di masyarakat seperti hak atas 

desa, kewajiban sosial, kegiatan upacara keagamaan, dan lain-lain [17]. 

 
Hukum Waris Adat Bali berpokok pada sembah dan sumbah. Sembah merupakan tata kelola yang membahas mengenai jenis- 

jenis tempat suci Agama Hindu dan pengaturan yang membahas mengenai tempat suci keluarga maupun masyarakat (desa 

pakraman). Sumbah sendiri menjelaskan mengenai pengaturan tentang hubungan kekeluargaan yang berdasarkan pada 

keturunan kapurusa atau ayah. Selain itu Sumbah juga membahas mengenai hak dan kewajiban yang berhubungan dengan 

keturunan tersebut baik terhadap keluarga dan masyarakat desa pakraman [18]. 

 
Hukum Adat Bali menjelaskan bawa harta waris hingga warisan yang berupa tanggung jawab akan diberikan ke pihak laki- 

laki. Secara keagamaan, warisan yang diberikan kepada pihak laki-laki berupa harta pusaka berupa keris, manik-manik, 

emas, dan barang-barang lain yang dianggap keramat, tetapi juga mencakup warisan kewajiban. Kewajiban tersebut antara 

lain meliputi tanggung jawab untuk merawat dan menjaga tempat suci keluarga, seperti sanggah (tempat beribadah bagi 

masyarakat adat Bali) [19]. 

 
Secara umum, anak perempuan di Bali tidak mewaris. Meskipun begitu, dalam hukum Hindu tidak mutlak bahwa hanya 

anak laki-laki sebagai pewaris tunggal, perempuan pun juga bisa menjadi ahli waris dengan beberapa kondisi, contoh 

apabila anak perempuan diangkat statusnya ke status laki-laki (putrika). Anak perempuan yang belum menikah, juga akan 

diberikan seperempat bagian saudara laki-lakinya, namun apabila sudah menikah maka bukan lagi dianggap ahli waris, 

karena dianggap sudah keluar dari keluarga. Dalam hal sistem pewarisan, masyarakat Bali menerapkan sistem pewarisan 

mayorat, yaitu pembagian harta secara utuh dan tidak dibagi-bagi yang pengalihan hak atas harta warisan dilimpahkan 

kepada anak tertua baik yang berupa materiil maupun immateriil. 

 
Dalam pewarisan hukum adat Bali, terdapat tiga jenis tanggung jawab (swadharma) yang harus dilaksanakan oleh 

keturunan dari pewaris tersebut ketiga tanggung jawab ini adalah: 

 
1. Parahyangan, yakni tanggung jawab terhadap kepercayaan atau Agama yang ada; 

 
2. Masesongan, yakni tanggung jawab terhadap pawongan atau aktivitas kemanusiaan; 

 
3. tanggung jawab terhadap palemahan seperti tanah, uang, dan benda yang dalam hal ini adalah kekayaan; 

 
Masyarakat Bali mengenal istilah kapurusa yang menyatakan bahwa anak laki-laki bersifat tetap (ajeg). Hal ini berbeda 

dengan anak perempuan yang di mana anak perempuan akan berubah statusnya ketika mereka memutuskan untuk menikah. 

Hal ini pada akhirnya membuat pihak perempuan tidak diperhitungkan sebagai ahli waris ayahnya. Pihak laki-laki menjadi 

ahli waris karena mereka dianggap sebagai pihak yang akan meneruskan segala bentuk kewajiban yang ada. Anak 

perempuan tetap memiliki kewajiban, namun tidak seberat laki-laki, oleh sebab itu mereka juga berhak atas harta orang 

tuanya namun dengan catatan hanya sebatas dinikmati atau dengan catatan tertentu. Hal ini juga bisa berubah ketika jika 

orang tuanya ingin tetap memberikan harta kepada anak wanitanya, namun hal ini dikatakan bukan sebagai warisan tetapi 

lebih sebagai bekal atau tetatadan. 

 
Dalam agama Hindu tidak terdapat sloka yang melarang melangsungkan perkawinan nyentana di dalam hukum adat Bali, 

termuat juga dalam Kitab Manawa Dharmasastra yang menjadi sumber hukum positif masyarakat Hindu menjelaskan bahwa 

mengenai status perempuan yang ditegakkan oleh keluarganya sebagai ahli waris disebut dengan putrika atau sebutan bagi 

perempuan yang sudah mengubah statusnya sebagai laki-laki. Seorang laki-laki yang melakukan perkawinan nyentana 

sudah jelas mengubah statusnya sebagai pradana, sehingga hak serta kewajiban yang melekat dalam diri laki-laki tersebut 

dapat dikatakan tidak terlalu berat lagi karena layaknya istri dalam perkawinan biasa, namun seiring dengan perkembangan 

zaman bahwa perubahan status tersebut hanya terjadi di mata hukum saja, laki-laki dalam perkawinan nyentana ini tetap 

bertugas sebagai kepala keluarga dan menjalankan tugas bermasyarakat seperti layaknya laki-laki pada perkawinan biasa 

bedanya hanya dalam hal pewarisan saja, dimana pewarisan dalam perkawinan nyentana dimiliki oleh perempuan. 

 
Seorang ahli waris dapat terputus hak beserta harta warisannya, antara lain disebabkan oleh [20]: 

 
1. Anak laki-laki yang melakukan perkawinan nyeburin. 

 
2. Anak yang tidak melakukan kewajiban dharmaning anak. 

 
3. Sentana Rajeg yang kawin keluar. 

 
Keputusan Pasamuan Agung III Majelis Desa Pakraman Bali Tahun 2010 mengatur terkait pewarisan perempuan. Kaitannya 

dengan hak waris laki-laki sentana yaitu apabila laki-laki sentana ditinggalkan sentana rajegnya meninggal tanpa adanya 

perceraian serta tetap tinggal dirumah sang istri (sentana rajeg) maka laki-laki sentana tersebut merupakan balu lanang 

(janda) sehingga pada dasarnya tidak berhak mewaris namun tetap dapat menikmati harta warisan demi kelangsungan 

hidup dan/atau sampai pada anak-anaknya cukup umur/telah menikah namun bukan berarti berhak mewaris. 

 
Dalam Keputusan Pasamuan Agung III Majelis Desa Pakraman Bali Tahun 2010, laki-laki sentana yang berstatus mulih truna 

di keluarga asal pada masyarakat hukum adat di Bali, proses perceraian diatur sebagai berikut [21]: 

 
1. Pasangan yang melakukan perceraian harus menyampaikan hal tersebut kepada prajuru desa adat, kemudian prajuru 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

11/12 

 

 

akan mencoba melakukan mediasi; 

 
2. Perceraian harus dilakukan secara adat terlebih dahulu dan baru dilanjutkan ke negara; 

 
Menyampaikan hasil pengadilan kepada prajuru banjar dan prajuru memberikan masukan untuk pasangan melakukan 

upacara perceraian sesuai dengan agama Hindu; 

 
3. Prajuru mengumumkan dalam rapat banjar atau rapat desa adat bahwa pasangan bersangkutan telah bercerai secara sah 

dan menjelaskan swadharma dari masing-masing mantan pasangan tersebut di banjar atau desa adat setelah perceraian. 

 
Seorang tetua adat di Bali dengan panggilan hormat Ida Ratu menyebutkan bahwa apabila seorang laki-laki sentana 

bercerai, maka akan hadir kebingungan akan posisi dan kedudukannya. Hal ini dikarenakan laki-laki sentana sudah tidak 

menjadi anggota keluarga istrinya lagi, begitu juga dengan keluarga asalnya. Saat laki-laki sentana memilih untuk menikah 

keluar, maka pada saat itu juga ia sudah tidak dianggap keluarga oleh keluarga asalnya. Beliau menyebutkan bahwa sudah 

pasti laki-laki sentana tersebut tidak mendapatkan harta warisan dari keluarga istrinya dikarenakan sudah bercerai, dan 

pada dasarnya juga tidak mendapatkan hak waris dari keluarga asalnya, namun pada praktiknya hal ini bisa berbeda. 

Pemberian hak waris dari keluarga asal bisa saja diberikan tergantung dengan keluarga masing-masing. 

 
Secara adat laki-laki yang telah nyentana dan kemudian bercerai pada umumnya tidak secara otomatis kembali pada 

kedudukan semula sebagai purusa dalam keluarga asal. Hal ini disebabkan karena sejak awal ia telah “melepaskan diri” dari 

kewajiban dan hak adat keluarga asal melalui upacara pemutusan hubungan (mepamit), sehingga hubungan hukum adat 

dengan leluhur dan merajan asal telah dianggap selesai. Laki-laki sentana tidak lagi memiliki hak waris atas harta pusaka 

keluarga asal, karena hak tersebut secara adat melekat pada status purusa. Perceraian tidak serta-merta menghidupkan 

kembali hak waris tersebut, kecuali terdapat penerimaan kembali secara adat oleh keluarga asal yang disertai dengan 

kesepakatan keluarga dan upacara adat tertentu. 

 

Simpulan 

Laki-laki yang melaksanakan perkawinan nyentana sejak awal telah mengalami perubahan status adat, yaitu keluar dari 

keluarga asalnya dan masuk ke dalam keluarga pihak perempuan. Laki-laki sentana tidak lagi berstatus purusa, melainkan 

berstatus pradana, karena telah menikah dengan seorang putrika yang berstatus purusa. Laki-laki sentana yang bercerai 

dipandang telah keluar dari sistem kekerabatan adat desa asalnya, sehingga kehilangan hak dan kewajiban adat secara 

bersamaan. Perceraian dalam kondisi tersebut tidak memulihkan kedudukan adatnya, melainkan justru mempertegas 

putusnya hubungan dengan keluarga asal dan desa adatnya. 

 
Apabila laki-laki sentana bercerai, maka laki-laki sentana tersebut secara adat tidak lagi mempunyai kedudukan sebagai ahli 

waris atas harta pusaka keluarga asal karena hak mewaris tersebut dalam hukum adat Bali melekat pada status purusa. 

Putusnya perkawinan tidak dengan sendirinya memulihkan hak waris tersebut, kecuali apabila terdapat penerimaan kembali 

oleh keluarga asal yang dilakukan secara sadar, disepakati oleh keluarga besar, dan disahkan melalui mekanisme serta 

upacara adat yang berlaku, namun pada praktiknya seiring dengan berjalannya waktu, hal ini bisa bergantung dari keluarga 

masing-masing. 

 
Dari hasil penelitian ini, pemerintah daerah Bali juga dengan lembaga adat dapat memberikan perhatian khusus terhadap 

kedudukan dan hak waris laki-laki sentana yang mengalami perceraian agar tidak ada kebingungan mendalam. Perkawinan 

nyentana perlu dipahami lebih dalam oleh masyarakat adat sehingga diperlukan adanya penerimaan terlebih dahulu dari 

pemerintah. Meskipun perkawinan nyentana masih belum lumrah di masyarakat, namun laki-laki sentana merupakan 

individu yang telah menjalankan kewajiban adat sesuai kesepakatan perkawinan yang dijalaninya. 

 
Selain itu, diharapkan lembaga-lembaga diharapkan dapat berperan lebih aktif dalam memberikan penjelasan lanjut 

mengenai akibat hukum perceraian dalam perkawinan sentana, khususnya terkait hak dan kewajiban terhadap keluarga asal 

maupun keluarga pasangan, agar masyarakat adat lebih mengerti terhadap pilihan yang mereka ambil. Peraturan adat yang 

dibuat lebih jelas dan tegas mengenai kedudukan laki-laki sentana pasca perceraian juga sangatlah penting, terutama 

terkait kemungkinan pemulihan hubungan adat dengan keluarga asal dan hak warisnya. Peraturan tersebut harus tetap 

sesuai dengan nilai-nilai masyarakat adat Bali, namun juga merangkul, memberi keadilan, dan memberikan kejelasan bagi 

laki-laki sentana yang berada dalam posisi perceraian. 

 

References 

1. I. B. Mauaba, “Kedudukan Anak Astra (Anak Luar Kawin) Dalam Hukum Waris Adat Bali,” Journal of Education and 

Development, vol. 11, no. 1, p. 281, 2022, doi:10.37081/ed.v11i1.4500. 

2. Aprilianti and Kasmawati, Hukum Adat Di Indonesia. Indonesia: Pusaka Media, 2022. 

3. H. Hadikusuma, Hukum Perkawinan Indonesia Menurut Perundangan, Hukum Adat, Hukum Agama. Bandung: 

Mandar Maju, 2007. 

4. W. P. Windia and K. Sudantra, Pengantar Hukum Adat Bali. Bali: Lembaga Dokumentasi dan Publikasi Fakultas 

Hukum Universitas Udayana, 2006. 

5. W. P. Windia, Perkawinan Pada Gelahang Di Bali. Denpasar: Udayana Press, 2009. 

6. S. Soekanto, Hukum Adat Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers, 2015. 

7. I. M. Suweta, Kedudukan Perempuan Dalam Sistem Kekerabatan Di Bali. Denpasar: Udayana University Press, 2012. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/


Academia Open 

Vol. 11 No. 1 (2026): June 

DOI: 10.21070/acopen.11.2026.13379 

ISSN 2714-7444 (online), https://acopen.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

12/12 

 

 

8. N. K. S. Adnyani, “Sistem Perkawinan Nyentana Dalam Kajian Hukum Adat Dan Pengaruhnya Terhadap Akomodasi 

Kebijakan Berbasis Gender,” Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, vol. 6, no. 2, p. 171, 2017, 

doi:10.37329/jpah.v8i2.2745. 

9. S. Soekanto and S. Mamudji, Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan Singkat, 16th ed. Jakarta: Rajawali Pers, 

2014. 

10. G. Gracia, D. A. Ramadhan, and J. Matheus, “Implementation of the Concept of Euthanasia: Human Rights 

Supremacy and Legal Progressivity in Indonesia,” Indonesian Law Journal of Indonesian Law Student Writers 

Association, vol. 2, no. 1, pp. 1–24, Feb. 2022, doi:10.15294/ipmhi.v2i1.53730. 

11. D. Putra, “Customary Inheritance Law in Viewing the Legal Status of Astra Children After Parents’ Marriage,” Lex 

Generalis Journal of Law, vol. 5, no. 6, p. 4, 2024. [Online]. Available: 

https://ojs.rewangrencang.com/index.php/JHLG/article/view/417 

12. N. K. S. Adnyani, “Status of Women After Dismissal from Mixed Marriage in Bali Law Perspective,” Ganesha Law 

Review, vol. 1, no. 2, p. 85, 2019, doi:10.23887/glr.v1i2.56. 

13. I. K. Artadi, Hukum Adat Bali. Denpasar: Pustaka Bali Post, 2012. 

14. E. Setiawan, “Implementation of the Tri Hita Karana Concept in Alas Purwo National Park Conservation Based on 

Local Wisdom,” Sosiohumaniora: Journal of Social Sciences, vol. 24, no. 1, pp. 15–21, 2023, 

doi:10.33319/sos.v24i1.135. 

15. P. E. D. Antari and I. K. B. S. Adnyana, “Authority and Legal Force of Decisions Issued by Kerta Desa Adat in Bali,” 

Journal of Law Science, vol. 7, no. 2, pp. 187–210, 2023, doi:10.24246/jrh.2023.v7.i2.p187-210. 

16. I. G. A. J. M. Wedanti et al., “Existence of Purusa and Pradana in Inheritance According to Balinese Customary Law,” 

Widya Duta Journal of Religion and Socio-Cultural Studies, vol. 18, no. 1, p. 82, 2023. [Online]. Available: 

https://garuda.kemdiktisaintek.go.id/documents/detail/3443047 

17. Soeripto, Balinese Customary Inheritance Law. Jember: Faculty of Law, University of Jember, 1979. 

18. W. P. Widia, Mapadik Orang Biasa Kawin Biasa Cara Biasa Di Bali. Denpasar: Udayana University Press, 2015. 

19. E. Bangun, “Cancellation of Inheritance Distribution According to the Indonesian Civil Code,” Lex et Societatis, vol. 5, 

no. 1, pp. 91–97, 2017. [Online]. Available: https://journal.jfpublisher.com/index.php/jlte/article/view/415 

20. L. A. T. Dewi and I. K. Sudantra, “Inheritance Rights of Nyentana Men in the Perspective of Balinese Customary 

Inheritance Law,” Acta Comitas: Journal of Notarial Law, vol. 6, no. 3, pp. 593–606, 2021, 

doi:10.24843/AC.2021.v06.i03.p10. 

21. K. A. M. Maruti, “Inheritance Rights of Nyeburin Men After Divorce in Abiansemal Customary Village,” Udayana 

Master Law Journal, vol. 13, no. 1, p. 241, 2024. [Online]. Available: 

https://ojs.unud.ac.id/index.php/jmhu/article/view/86162 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2714-7444
https://doi.org/10.21070/acopen
https://umsida.ac.id/

